
   Llegir el Teatre –  Vent de Garbí (1/9) 

MARIA AURÈLIA CAPMANY: 

TRAJECTÒRIA LITERÀRIA I FEMINISME 
Carme Arenas 

FONT: ARENAS, Carme. Maria Aurèlia Capmany: Trajectòria Vital i Literària dins de 

Feliçment, jo sóc una dona de Maria Aurèlia Capmany. Edicions 62. 

 

Capmany pedagoga i activista cultural 

 
Com no podia ser d’altra manera, atès que el franquisme ho controlava tot, la grisor arribava 

també a la universitat de la postguerra. El desànim la fa desistir de seguir el camí acadèmic, i 

abraça l’ensenyament com a inici en el món laboral. L’any 1944 comença a fer classes 

d’alemany, grec i filosofia a l’Escuela de Enseñanza Media Isaac Albéniz, de Badalona, on 

restarà fins al 1956, amb una pausa durant el curs 1952-1953, en què marxa a París becada per 

l’Institut Francès. Allà segueix els cursos de Marcel Bataillon, entre altres, a la Universitat de 

la Sorbona. També coincideix a París amb altres escriptors i filòlegs catalans com ara Joan 

Barat i Aina Moll, i es relaciona amb exiliats, com el seu amic Josep Palau i Fabre. El París dels 

anys cinquanta, dominat culturalment per l’existencialisme, amb figures intel·lectuals 

rellevants com Albert Camus, Jean-Paul Sartre i, sobretot, Simone de Beauvoir, esdevé una 

alenada de llibertat per a la jove, i tindrà una gran influència que es manifestarà posteriorment 

en la seva obra. 

Al mateix temps que fa de professora a Badalona comença a fer classes també a l’escola 

Isabel de Villena de Barcelona, fundada per la seva antiga professora, Carme Serrallonga. 

Aquest centre recull la tradició pedagògica de l’Institut Escola, i també una bona part dels 

docents que hi treballaven. Capmany demostra en aquests anys una gran vocació pedagògica 

que manté tota la vida, i que es deixarà veure en totes les facetes de la seva àmplia activitat 

cultural. 

Com a pedagoga, Capmany insisteix en la coeducació just quan les escoles franquistes 

tornen a dividir nois i noies i a col·locar-los en aules separades. Té actituds que impressionen 

els adolescents, que veuen astorats com la professora de filosofia fuma cigars al seu despatx, i 

com els qüestiona tot el que l’ambient gris de la postguerra els ofereix com a inqüestionable, o 



   Llegir el Teatre –  Vent de Garbí (2/9) 

com a dogma de fe. Capmany no admet la divisió de tasques dins de la seva aula; en la funció 

teatral que feien cada any per celebrar Sant Tomàs d’Aquino, el patró dels batxillers, tothom 

cosia vestits i tothom anava tirat per terra per pintar els decorats, independentment del gènere. 

També tenia l’atreviment de recordar a les seves alumnes que «més val saber francès, anglès i 

rus, que si se us trenca una beta, sempre podeu fer-hi un nus», ben al contrari de la preparació 

que rebien en general per ser unes bones mestresses de casa, en el sentit més ranci i conservador 

de l’expressió. La seva actitud vital era la principal estratègia per combatre el model de dona 

imposat pel franquisme; dit d’una altra manera, oferia als seus alumnes un model diferent de 

dona en què poder-se emmirallar. 

Capmany deixa l’ensenyament secundari l’any 1960 per fundar i codirigir amb Ricard 

Salvat l’Escola d’Art Dramàtic Adrià Gual (EADAG). En les tres escoles en què treballa, amb 

nivells diferents i segons l’edat dels alumnes, Capmany repeteix sempre la mateixa estratègia, 

i l’impacte que produeix és palpable davant l’estupefacció dels pares, que deixaven anar fent 

mentre els resultats acadèmics fossin bons; però també dels alumnes, per als quals Capmany 

esdevé un model a imitar. Més encara per als alumnes de l’EADAG que, com Montserrat Roig, 

recordaran sempre més com va ser d’important tenir un model que els descobrís una altra 

manera d’encarar el món des de la mirada d’una dona, i que alhora fes de contrapès d’una 

balança excessivament rígida i uniforme com la que els oferia l’Espanya franquista. 

L’any 1967 Capmany abandona definitivament l’ensenyament i es dedica en cos i ànima 

a la seva gran vocació, l’escriptura. I l’any 1968 decideix compartir la vida amb el també 

escriptor i intel·lectual Jaume Vidal i Alcover. Junts es converteixen en un pol d’atracció 

important per a la nova generació d’escriptors dels anys setanta: Maria Antònia Oliver, Jaume 

Fuster, Oriol Pi de Cabanyes, Guillem Jordi Graells, Antònia Vicens i Riera o Carme Riera, per 

citar-ne alguns; la vocació pedagògica s’estenia més enllà de les aules. És una època de gran 

vitalitat, Capmany escriu intensament, publica més d’una cinquantena de llibres en gairebé tots 

els gèneres: novel·la, narrativa, assaig, teatre, contes per a infants i adaptacions de clàssics per 

a públic juvenil. 

També desenvolupa una important tasca periodística en revistes i diaris d’àmbit català i 

també espanyol. Tenir una tribuna fixa als mitjans de comunicació, ja fos en diaris, magazins 

d’actualitat, o revistes de caràcter més polític, ja en l’època democràtica, li permetia expressar 

les seves opinions i arribar a un major nombre de lectors per intentar d’influir en l’opinió 

pública. És l’època de màxima projecció de l’escriptora, i també la de més compromís i de lluita 



   Llegir el Teatre –  Vent de Garbí (3/9) 

per les llibertats. Recorre els Països Catalans fent conferències i es compromet amb els sectors 

culturals antifranquistes. Com el seu amic Salvador Espriu, signa tota mena de manifestos: en 

contra de la repressió dels miners asturians que es declaren en vaga el 1962; en favor dels drets 

de les nacionalitats històriques de l’Estat; per la llibertat d’expressió, pels drets de les dones, 

etc. També participa en diverses protestes d’intel·lectuals, com la tancada al convent dels 

Caputxins de Sarrià el 1966, en suport del Sindicat Democràtic d’Estudiants de la Universitat 

de Barcelona, coneguda popularment com «la caputxinada». Aquell dia és detinguda i 

interrogada per la policia secreta a la comissaria de Via Laietana, amb molts altres, sobretot 

homes. 

Finalment, Capmany acabarà abraçant la militància al Partit Socialista de Catalunya 

(PSC), participant activament en mítings i campanyes electorals, fent de regidora de cultura i 

dirigint les publicacions de l’Ajuntament de Barcelona, a petició de Pasqual Maragall, fins que 

mor, l’any 1991, víctima d’un càncer de mama, i només nou mesos després del traspàs del seu 

company, Jaume Vidal Alcover, mort també de manera prematura com a conseqüència d’un 

càncer. 

 

Capmany escriptora 

 
Maria Aurèlia Capmany era una lectora voraç de tot el que li queia a les mans. I pels papers que 

han quedat dipositats en el seu arxiu personal, conservat a la Universitat Rovira i Virgili de 

Tarragona, sabem també que ja de ben jove provava d’escriure. Però la seva carrera literària de 

debò s’inicia quan abandona la universitat i comença a treballar. Ella mateixa va explicar quan 

i on va escriure les seves primeres novel·les: 

 
Em vaig acostumar a escriure en el tramvia. Allí vaig escriure sencera la meva primera novel·la 

visible: Necessitem morir. Una novel·la que vaig tenir l’atreviment d’enviar a la convocatòria 

d’un premi literari en llengua catalana, el premi Joanot Martorell. [...] Vaig ser finalista del premi. 

Mai no hi ha hagut dona més feliç en el món. [Això era i no era, 1989.] 

 

Els fets que explica Capmany s’entenen i adquireixen rellevància si es té en compte que el 

trajecte del tramvia que unia Badalona i Barcelona durava més d’una hora, i que el Premi Joanot 

Martorell, que anys després es transformaria en l’actual Premi Sant Jordi de novel·la, era 



   Llegir el Teatre –  Vent de Garbí (4/9) 

aleshores el més important en narrativa catalana. Capmany s’hi presenta el 1947 amb la seva 

primera novel·la, Necessitem morir, que no es publicarà fins a l’any 1952 per problemes amb 

la censura. Quedar finalista del premi té un efecte de revulsiu en l’escriptora novella, que l’any 

següent ho torna a provar i en surt guanyadora amb la novel·la El cel no és transparent. La 

censura tampoc no en permet la publicació, però. El jurat del premi el formaven: Josep M. de 

Sagarra, Ramon Aramon, Joan Oliver i Salvador Espriu, i d’aquí arrenca la coneixença entre 

Espriu i Capmany, que esdevindran grans amics i mútuament avaladors de les obres literàries 

respectives. 

Salvador Espriu era aleshores molt més que un escriptor, el seu prestigi entre els 

intel·lectuals catalans de l’interior, i també dels de l’exili, no feia més que créixer fins i tot més 

enllà de les nostres fronteres, entre els escriptors i intel·lectuals espanyols; fet que el convertia 

en una de les personalitats clau de la postguerra. Espriu volia explicar-li el motiu pel qual havia 

votat en contra de la seva novel·la en el jurat, i per això cita Capmany a casa seva, per conèixer 

l’escriptora i xerrar a bastament. Ja en la primera trobada Capmany es va mostrar com ella era, 

sincera i descarada, capaç de qüestionar l’autoritat, vingués d’on vingués, i amb una capacitat 

dialèctica brillant; fins es va atrevir a tutejar Espriu, cosa que no feia ningú. En marxar de casa 

d’Espriu li va engaltar: «Jo escriuré encara que el món s’enfonsi!». La determinació, doncs, era 

presa: ella seria escriptora. 

Resulta evident que, encara que va votar en contra de la novel·la, Espriu veu potencial en 

aquella escriptora, i per això es compromet a corregir amb ella la novel·la perquè esdevingui, 

segons el criteri d’Espriu, publicable. I així va ser i així ho va reconèixer Capmany anys després, 

a les seves memòries, agraint al poeta que li ensenyés a escriure: durant mesos, Capmany va 

anar al despatx d’Espriu cada dissabte, amb un capítol de la novel·la corregida que repassaven 

tots dos junts, i el resultat va ser La pluja als vidres, amb una clara influència espriuana, que 

igualment topa amb la censura i no es pot publicar fins al 1963. 

Quan Capmany s’inicia en el món de l’escriptura ho té tot en contra. Ella mateixa 

manifesta que va començar més tard del que hauria volgut, perquè estava convençuda que no 

ho podria fer mai en català, i no estava disposada a fer-ho en cap altra llengua. El fet, però, és 

que la seva llengua estava absolutament prohibida a mitjans dels anys quaranta. Però la rabiosa 

necessitat de l’escriptora supera les prohibicions, i la idea de no publicar, de no tenir un públic 

lector —que són condicions absolutament contràries a l’essència de l’escriptura—, no la 



   Llegir el Teatre –  Vent de Garbí (5/9) 

detenen. Perquè en definitiva, escriure serà l’única cosa que l’ajudi a entendre el món en què 

viu, i li ho fa dir així a una de les protagonistes de la novel·la Betúlia: 

 
[...] escric això o tota altra cosa per adonar-me de, per captar aquesta realitat que fuig i que només 

em sembla autènticament real si la meva malgirbada lletra l’estampa en un paper. [Betúlia, 1956.] 

 

Capmany escriu, doncs, per comprendre el món que l’envolta, i així ho trasllada a les seves 

novel·les inicials, especialment a Betúlia i L’altra ciutat (1955), dues novel·les que 

reflecteixen molt bé la societat asfixiant de la postguerra espanyola. I com no podia ser d’altra 

manera també reflecteixen el seu propi conflicte intern. Són novel·les farcides de protagonistes 

femenines que desafien l’estereotip de dona que el franquisme propugna amb mitjans 

doctrinaris, imposats des de la Sección Femenina. Les seves heroïnes són dones que cursen 

estudis superiors, com la Niní, la bibliotecària de Betúlia; o la Rosa de L’altra ciutat, llicenciada 

en Filosofia i Lletres; o la Maria de La pluja als vidres, que estudia ciències. La recerca de la 

pròpia identitat i la superació dels cànons masculins de comportament imposats es converteix 

en una lluita interna. I en aquest procés les heroïnes de Capmany passen, gairebé sempre, per 

una fase de confusió que revela l’assumpció del model establert en l’inconscient de les 

protagonistes. Són dones que mantenen una tensió interna entre el que els manen i el que elles 

desitgen, són inconformistes amb la societat i l’època que els toca de viure, i es rebel·len i 

entren en conflicte amb el món. L’element que provocarà el conflicte és gairebé sempre l’accés 

a la cultura de les protagonistes, perquè Capmany creia fermament en la cultura com a mitjà de 

superació personal, per això va ser ella mateixa una gran activista cultural. D’alguna manera, 

aquest serà un pas més cap al feminisme conscient que s’imposa en la Maria Aurèlia Capmany 

de la meitat dels seixanta en endavant, i també en la seva producció novel·lística posterior. 

També en el món literari Capmany esdevé una activista destacada. Des del 1952 forma 

part del jurat del Premi Joanot Martorell, freqüenta els ambients literaris, però pràcticament 

sempre és l’única escriptora. El món literari era aleshores eminentment masculí, i Capmany 

aconsegueix fer-se un lloc, es guanya el respecte dels seus col·legues i participa en tots els 

esdeveniments literaris importants. Per exemple, el 1956, participa en un projecte de llibre 

col·lectiu amb Jordi Sarsanedas, Joan Perucho, Josep Maria Espinàs i Manuel de Pedrolo, Cita 

de narradors, amb què guanyen el Premi Josep Yxart del 1957. La seva intenció era presentar-

se els uns als altres amb uns estudis crítics sobre les seves novel·les, i d’aquesta manera fer 



   Llegir el Teatre –  Vent de Garbí (6/9) 

evident la manca de crítica literària, un buit greu, perquè no hi havia crítics per orientar els 

lectors ni els mateixos escriptors sobre la novel·la que s’estava fent. 

Alhora que participa activament de la vida literària, continua escrivint i publicant 

novel·les. Curiosa de mena, la seva personalitat inquieta la du a explorar nous camins per a la 

novel·la i experimenta amb tots els gèneres literaris. D’aquesta època són els llibres: Tana o la 

felicitat (1956), Ara (1958), Traduït de l’americà (1958), El gust de la pols (1962), i la que es 

considera la fita màxima de la seva narrativa, Un lloc entre els morts (1967). També algun dels 

seus primers assaigs, La joventut és una nova classe? (1969). 

D’altra banda, el 1957 l’Agrupació Dramàtica de Barcelona estrena la seva primera peça 

teatral Tu i l’hipòcrita, que es publicarà el 1960. Durant la dècada dels seixanta la dedicació 

intensa de Capmany a l’EADAG provoca la seva immersió en el món del teatre, i no es limita 

a fer de professora de l’escola, també tradueix, fa de directora escènica i fins d’actriu. D’aquesta 

època és també Vent de garbí i una mica de por (1967), estrenada pels alumnes de l’Escola el 

1965. En anys posteriors continuarà conreant el teatre i estrenarà i editarà la seva obra més 

transcendent, escrita a quatre mans amb Xavier Romeu, Preguntes i respostes sobre la vida i la 

mort de Francesc Layret, advocat dels obrers de Catalunya, publicada per les edicions 

catalanes de París (1970), per motius obvis de censura. 

Alliberada de la feina de docent, les dècades dels setanta i vuitanta les dedica 

exclusivament a l’escriptura. Són els anys de plena maduresa de l’escriptora, en què ha 

esdevingut referent per a les generacions més joves. Continua traduint i publicant a un ritme 

intens, saltant d’un gènere a un altre i fins i tot intercanviant-los dins d’una mateixa obra, perquè 

Capmany està convençuda que els gèneres literaris són intercanviables. Alguns dels títols més 

destacats d’aquest moment són les novel·les: Les vitrines d’Amsterdam (1970), Quim-

Quima (1971), El jaqué de la democràcia (1972) i Lo color més blau (1988); les obres 

dramàtiques, L’ombra de l’escorpí (1974) i Ca, barret! o varietats de varietat i tot és 

varietat (1988), escrita conjuntament amb Jaume Vidal Alcover. També apareixen els primers 

assaigs memorialístics, Pedra de toc 1 (1970) i Pedra de toc 2 (1974), i llibres divulgatius sobre 

personalitats de la cultura catalana que a ella li semblen referents: Salvador 

Espriu (1972), Subirachs o el retrat de l’artista com a escultor adult (1975), i Dies i hores de 

la nova cançó (1978). 

El seu compromís amb la intel·lectualitat és més vigent que mai, i es materialitza amb la 

presidència de l’associació d’escriptors i traductors del PEN Català (1979-1983), en 



   Llegir el Teatre –  Vent de Garbí (7/9) 

representació del qual visita diversos països europeus, assisteix a congressos internacionals 

d’escriptors, i proposa la candidatura del seu amic Espriu per al Premi Nobel, encara que sense 

obtenir resposta positiva. 

Però viure de l’escriptura era i és molt difícil en aquest país i, per mantenir-se, Capmany 

alterna la traducció (de l’anglès, del francès i de l’italià) i l’escriptura literària amb les 

col·laboracions a la premsa catalana i espanyola. Escriu per a Diari de Barcelona, Avui, Canigó, 

Presència, Triunfo, El Noticiero Universal, i molts altres; més de mil cinc-cents articles. Només 

així aconsegueix professionalitzar-se i viure de l’escriptura, aquell propòsit que havia 

manifestat a Espriu l’any 1948 i que, finalment, havia esdevingut una realitat. 

Sens dubte, Maria Aurèlia Capmany ha estat una de les intel·lectuals més lúcides i 

destacades del segle XX, i la seva obra literària i cultural ens arriba a través dels seus escrits, 

però també per mitjà dels seus alumnes i de les generacions més joves amb què comparteix 

lluites i empreses culturals diverses. 

 

 

Maria Aurèlia Capmany i el feminisme 

La dècada dels seixanta es caracteritza per les lluites en favor dels drets humans. La 

reivindicació de la llibertat personal i de la igualtat es converteix en un objectiu vital. Les 

mobilitzacions estudiantils esclaten a París, amb l’anomenat Maig del 68, i s’escampen com 

una taca d’oli per la resta d’universitats europees. A l’Amèrica del Nord els estudiants també 

es revolten, demanen la fi de la guerra del Vietnam i comparteixen la lluita per la igualtat de 

drets dels afroamericans, encapçalada per Martin Luther King. L’activisme social i polític és 

una constant per a les noves generacions de joves de la postguerra mundial. En aquest context 

neix la segona onada de feminisme reivindicatiu; la primera cal situar-la al segle xix, quan les 

sufragistes reclamaven el dret de vot per a les dones. 

Capmany s’ho mira amb optimisme, ella havia viscut de prop el París existencialista dels 

cinquanta i en recull la influència de Simone de Beauvoir. Naturalment, llegeix El segon 

sexe (1949), i en farà el pròleg de l’edició catalana, que no veurà la llum fins a 1968 per 

problemes de censura. En aquest pròleg ja queden clares les discrepàncies de Capmany amb 

Simone de Beauvoir. Està d’acord amb ella en el fet que la dona no neix, sinó que es fa, talment 

com ella ha anat creant-se i modelant la seva imatge en funció del món que l’envoltava. Però 

l’autora francesa és deutora de la seva procedència benestant, i l’individualisme de Beauvoir 



   Llegir el Teatre –  Vent de Garbí (8/9) 

no serveix per a les classes obreres, a les quals se’ls ha negat una educació de qualitat, i que 

estan sotmeses a tota mena de dirigismes de classe i de gènere. Capmany entén, i ho sap per 

experiència pròpia, que qualsevol lluita passa per un procés de conscienciació previ, però també 

que aquesta està condicionada pel medi, i per això no contempla la lluita per la igualtat de les 

dones separada de les reivindicacions obreres. 

A més de Beauvoir, Capmany llegeix també Betty Friedan, i publica una ressenya de La 

mística de la feminitat (1963), un llibre en el qual l’autora americana denunciava la manca 

d’igualtat de drets entre homes i dones. L’obra es converteix ràpidament en un referent per a 

les feministes i obté el Premi Pulitzer del 1964. Actualment se’l considera un dels clàssics del 

feminisme. Des d’una lectura atenta Capmany intenta la sacsejada col·lectiva amb una senzilla 

reflexió: 

 
[...] quin és el paper primordial de la dona, posar fills al món, ser atractiva, omplir la casa 

d’electrodomèstics, comprar incansablement, mantenir polida i a punt la llar? O té alguna cosa 

més a fer en el món i pot contribuir, amb les seves facultats humanes, al millorament de la 

comunitat? [Presència, 3-7-1965.] 

 

No és, doncs, per casualitat, que els editors d’Edicions 62, davant la impossibilitat de 

publicar El segon sexe, encarreguen a Capmany un llibre sobre la situació de la dona a 

Catalunya. Un llibre semblant als de Beauvoir i Friedan, però a la catalana. El resultat fou La 

dona a Catalunya: consciència i situació (1966). És un estudi minuciós i integral sobre la 

situació de la dona que té en compte aspectes socials diversos: la procedència i classe social, 

l’evolució històrica, l’evolució de les lleis, l’educació i fins la imatge de la dona en la literatura 

de tots els temps. El títol del llibre és prou clar: per començar a parlar de les dones cal analitzar 

dos aspectes fonamentals; el nivell de conscienciació i l’estat de la qüestió, la situació. 

Capmany és una progressista i creu que les grans lluites en favor dels drets humans i socials 

s’han fet sempre de manera col·lectiva. Es malfia de les propostes de millora per a les dones 

que han fet fins al moment les classes conservadores, perquè en elles hi veu una forma de 

persistència d’un sistema de classes interessat que sempre afavoreix els mateixos. Per a 

Capmany el problema real és l’econòmic, negar a la dona l’accés al treball retribuït, o permetre-

l’hi però en condicions inferiors com a conseqüència del seu gènere, és negar-li la llibertat. 

La dona a Catalunya: consciència i situació està precedit de moltes lectures, però també 

d’una feina d’investigació important, i constitueix la base de molts dels llibres que publicarà 



   Llegir el Teatre –  Vent de Garbí (9/9) 

després. Sense proposar-s’ho, Capmany també s’ha convertit en un referent per al feminisme a 

Catalunya i a la resta de l’Estat i, com a conseqüència, li plouen els encàrrecs editorials: El 

feminismo ibérico (1970), De profesión: mujer (1971), El feminisme a Catalunya (1973), La 

dona i la Segona República (1977), La liberación de la mujer: año cero (1977). 

També escriu llibres de denúncia directa, com les divertides Cartes impertinents de dona 

a dona (1971), on Capmany parodia un conegut programa radiofònic, una mena de consultori 

sentimental per adoctrinar les dones en la moral nacionalcatòlica del franquisme; o bé 

interpel·la directament els homes amb una Carta abierta al macho ibérico (1973). 

Des de la publicació de La dona a Catalunya: consciència i situació, Capmany serà 

sol·licitada en conferències, programes de ràdio, televisió, debats i tota mena d’actes públics 

per parlar de la situació de la dona i de feminisme. Així es converteix en el referent indiscutible 

per a les joves que als anys setanta iniciaven una lluita feminista, segurament menys 

fonamentada en la cultura i la història social, però amb un matís més revolucionari. Capmany 

no s’està de comprometre’s també amb aquesta generació més jove i de participar en el que 

calgui en favor dels drets de les dones, com va fer, per exemple, en les Primeres Jornades 

Catalanes de la Dona, celebrades a la Universitat de Barcelona el 27 de maig del 1976. 

Però hi ha una manera més subtil d’incorporar el feminisme a la cultura catalana per part 

de Capmany, amb el que podríem dir-ne un cert feminisme literari que va forjar ja des de les 

lectures inicials d’un dels seus models narratius, Virginia Woolf, a la qual ret homenatge amb 

la novel·la Quim-Quima (1971). En aquesta mateixa línia contribueix a incorporar grans veus 

d’escriptores de la literatura universal al català, com Marguerite Duras, de la qual tradueix Un 

dic contra el Pacífic, l’any 1965. En l’obra literària de Capmany hi ha una clara evolució cap a 

posicionaments feministes que ens permet d’observar com aquella càrrega inconscient de 

rebel·lia i d’inconformisme que tenien les seves primeres heroïnes aflora vers la consciència 

cap a meitat dels seixanta. Així, tot el que eren insinuacions en les primeres novel·les reapareix 

sense embuts en la literatura posterior, amb personatges tan efectius i potents com Carola Milà, 

protagonista de Feliçment, jo sóc una dona (1969).  


	MARIA AURÈLIA CAPMANY:
	TRAJECTÒRIA LITERÀRIA I FEMINISME
	Carme Arenas

